
Cuaderno 286  |  Centro de Estudios en Diseño y Comunicación (2026/2027).  pp 161-173  ISSN 1668-0227 161

Reggaetón, neas, y otros flujos (...)Gómez Loperay | Arango-Lopera

Reggaetón, neas, y otros flujos 
de resignificación

Isabela Gómez Loperay(1) y 
Carlos Andrés Arango-Lopera(2)

Resumen: Este artículo analiza el reggaetón como herramienta de resistencia cultural 
frente a las normas hegemónicas. Explora su impacto en la construcción de identidades 
estéticas, especialmente en la estética “nea” en Colombia, marcada por expresiones urba-
nas. También examina cómo las élites han apropiado elementos del género, generando 
tensiones sobre su autenticidad y control simbólico. A partir de literatura especializada, se 
estudian las narrativas del reggaetón como espacios de empoderamiento y controversia en 
contextos socioculturales complejos.

Palabras clave: música popular - jerga urbana - hegemonía cultural - subculturas - reg-
gaetón

[Resúmenes en inglés y portugués en la página 173]

(1) Isabela Gómez Lopera. Universidad de Medellín, Comunicadora Gráfica Publicitaria 
en formación. Integrante del semillero Comunicación Gráfica Publicitaria, en la línea de 
comunicación persuasiva y procesos socioculturales. Correo electrónico: igomez678@
soyudemedellin.edu.co

(2) Carlos Andrés Arango-Lopera. Comunicador Corporativo, Magíster y Doctorado en 
Filosofía. Líder del grupo de investigación Holográfico, Facultad de Comunicación, Uni-
versidad de Medellín. CEO de @agenciadelperreito, proyecto de divulgación sobre la cultu-
ra del reggaetón, desde donde se adelanta el Centro de Estudios en Reggaetón. Correo elec-
trónico: caarango@udemedellin.edu.co ORCID: https://orcid.org/0000-0002-2120-3304

Introducción

Una pregunta permea todo este ejercicio: cómo la mediatización de ciertos códigos cultu-
rales hace que estos se expandan más allá de sus territorios de origen y, como paradójico 
resultado, al globalizarse pierdan sus características originarias. Es esto lo que nos interesa 
del reggaetón en este ensayo, pero ejemplos hay por montones: la salsa, que luego de emer-
ger como expresión de resistencia sociocultural en barrios marginados, evolucionó hacia 

Fecha de recepción: agosto 2025
Fecha de aprobación: octubre 2025



Cuaderno 286  |  Centro de Estudios en Diseño y Comunicación (2026/2027).  pp 161-173  ISSN 1668-0227162

Reggaetón, neas, y otros flujos (...)Gómez Loperay | Arango-Lopera

una vertiente romántica y comercialmente viable; el jazz, que transitó de manifestación 
contracultural afroamericana a música de salón –swing–; o el rock, cuyas raíces contes-
tatarias fueron paulatinamente diluidas en fórmulas pop adaptadas al consumo masivo.
Este fenómeno trasciende lo estrictamente musical para reproducirse en diversas manifes-
taciones culturales como la moda, los discursos políticos y las expresiones artísticas, me-
diante un patrón recurrente en la historia cultural, y que hoy es más fácil de rastrear pues 
en internet los productos culturales encuentran una suerte de museo ad hoc, un verdadero 
repositorio para quienes nos gusta preguntarnos por la cultura popular. 
La trayectoria del reggaetón, desde sus orígenes underground hasta su actual hegemonía 
mainstream, representa un caso ejemplar de esta dinámica: elementos surgidos en contex-
tos de marginación experimentan un proceso de sanitización (blanquización, pasteuriza-
ción…) y adaptación a medida que se incorporan a los circuitos comerciales globales, lo 
cual genera tensiones entre autenticidad y accesibilidad, entre el valor testimonial original 
y la rentabilidad mercantil.
El tema central de este trabajo es el papel del reggaetón como manifestación cultural y 
herramienta de resistencia social en contextos urbanos, específicamente en Medellín, Co-
lombia. El interés es explorar cómo este género musical ha evolucionado desde un espacio 
underground y marginal hasta convertirse en un fenómeno global, influyendo en las iden-
tidades estéticas, la jerga urbana y las expresiones culturales de comunidades marginadas. 
Asimismo, explora cómo el reggaetón refleja las realidades sociales de sus comunidades 
de origen, sirviendo como medio para narrar historias de precariedad, resistencia y afir-
mación cultural.
La pregunta de investigación en la que se centra el estudio es: ¿Cómo el reggaetón fun-
ciona como una forma de resistencia cultural y cómo ha sido susceptible a procesos de 
apropiación y mercantilización por parte de las élites culturales y comerciales? Es decir, 
busca comprender en qué medida el género musical continúa siendo una plataforma de 
expresión de las comunidades vulnerables, frente a las dinámicas de expansión global y 
comercialización que pueden diluir su carácter contestatario y auténtico.
La relevancia social y cultural del fenómeno del reggaetón en el contexto actual hacen 
necesario reconocer su influencia, que se ha multiplicado a nivel mundial y ha generado 
debates sobre su autenticidad, resistencia y apropiación. Es necesario investigar estos as-
pectos para entender cómo las expresiones culturales marginalizadas enfrentan los pro-
cesos de globalización y comercialización, y qué impacto tienen en la construcción de 
identidades urbanas. Además, es fundamental comprender su papel en la configuración de 
narrativas propias y en la reivindicación de las raíces culturales frente a las imposiciones 
de los sectores dominantes, lo que hace que el tema sea vigente y de interés para la acade-
mia y la sociedad en general.
Si se permite una manera menos formal de decirlo, este ejercicio trata de encontrar resonan-
cias entre las formas de vida barriales y las músicas que pasan por sus vidas. Esas preguntas, 
que ambientaron conversaciones entre amigos mientras escuchaban música de camino al 
colegio, se convirtieron luego en letras con un profundo sentido popular, después llegaron 
al mainstream, y captaron la atención de audiencias más amplias (con no pocos escándalos) 
(Arango-Lopera et al., 2024; Ramírez-Espinal et al., 2024). En ese proceso, sin embargo, hay 
asuntos sobre el sentido y la comunicación que vale la pena mirar detenidamente.



Cuaderno 286  |  Centro de Estudios en Diseño y Comunicación (2026/2027).  pp 161-173  ISSN 1668-0227 163

Reggaetón, neas, y otros flujos (...)Gómez Loperay | Arango-Lopera

Orígenes del reggaetón 

El reggaetón es un género musical urbano surgido en el contexto caribeño a finales del 
siglo XX, si bien su origen no está consolidado, se presume que el género se gestó entre los 
descendientes de inmigrantes jamaicanos, quienes trajeron consigo el dancehall, una de las 
primeras influencias en la creación del reggae en español. Este fenómeno surge en un con-
texto de marginalización social y económica en Panamá y Puerto Rico, particularmente en 
una fusión de estilos, cuando “los DJ locales comenzaron a mezclar el reggae y el rap con el 
dembow, un ritmo que se convirtió en la base rítmica del género” (Marshall, 2008, p. 122). 
De acuerdo con Araüna (2020) se origina como estilo musical híbrido y underground, con 
influencias de diferentes géneros y sin que estén del todo claros sus orígenes. Como sea, es 
fácil apreciar su naturaleza completamente transnacional.
Este ritmo fue adaptado por productores puertorriqueños, quienes también añadieron ele-
mentos del rap latino. Así, el género se convirtió rápidamente en un medio de expresión 
para los jóvenes, ya que transmitía una visión del mundo enfatizando la resistencia y di-
ferentes realidades de las personas de las zonas más desfavorecidas de la isla. Por ello, dio 
lugar a un espacio donde los artistas abordaron temas como la desigualdad, la violencia y 
la vida urbana, características presentes en las primeras letras del reggaetón, combinan-
do la crítica social con la celebración de la vida diaria. En varios de sus trabajos, Petra 
Rivera-Rideau (Rivera-Rideau, 2013; 2015; 2011) sugiere que el reggaetón permitió que las 
comunidades afrodescendientes y mestizas en Puerto Rico y Panamá tuvieran un soporte 
en común para desafiar las narrativas hegemónicas de raza y clase, convirtiéndose así en 
una especie de comunidad donde –además de tener un contexto en común– comenzaron 
a desarrollar e identificarse con estéticas, pensamientos y ritmos. Dicho movimiento social 
expandió su cultura más allá de un género musical: se volvió una forma de resistencia. 
Acá un paréntesis. Si se miran los videoclips de las canciones de reggaetón, si se analizan 
las cifras numerosas de sus conciertos, el costo promedio de las entradas a dichos eventos; 
si se piensa en lo influyentes que son sus artistas, y si se piensa que cada vez se hace más 
reggaetón fuera de Puerto Rico, la palabra resistencia podría generar inquietud o, incluso, 
fastidio. Pero ese primer reggaetón del que se está hablando, con sus orígenes no del todo 
especificado, con su denominación undergroud antes de ser bautizado como se lo conoce 
comercialmente en la actualidad, era otra cosa. Y mucho de eso que era aún sigue estan-
do presente en alguno de los rasgos que más rechazo social genera: la explicitud sexual 
(Aldana-Pando & Rodríguez-Suárez, 2018; Pontrandolfo, 2020). 
Por tanto, en términos de representación mediática y estética, el reggaetón ha evolucio-
nado hasta convertirse en una especie de “marca” que exporta una versión culturalmente 
rica y compleja de la identidad latina a nivel global. Esta exportación desafía, en diferentes 
aspectos, las representaciones estereotipadas de lo latino en los medios de comunicación, 
ofreciendo un relato que conecta con el público joven. No obstante, existe una tensión in-
herente: el reggaetón, al haberse vuelto un fenómeno masivo, es susceptible de ser despoja-
do de sus elementos críticos y contestatarios, adaptándose a las narrativas que la industria 
y el mercado global requieren. 
En una transición mediática impulsada por la popularización del género, el reggaetón ha 
experimentado una transformación que va más allá de los ajustes en su estructura musi-



Cuaderno 286  |  Centro de Estudios en Diseño y Comunicación (2026/2027).  pp 161-173  ISSN 1668-0227164

Reggaetón, neas, y otros flujos (...)Gómez Loperay | Arango-Lopera

cal y producción, logrando una presencia cultural y simbólica en múltiples esferas de la 
sociedad global. Este proceso de expansión y legitimación ha sido impulsado tanto por la 
profesionalización de sus intérpretes y productores como por el respaldo de la industria 
musical internacional, que encontró en el reggaetón un recurso comercial adaptable a las 
tendencias globales de consumo cultural. Sin embargo, su ascenso a nivel mundial ha ge-
nerado una serie de dinámicas complejas: por un lado, el reggaetón se ha convertido en 
una poderosa herramienta para la visibilización de identidades afrolatinas y mestizas, al 
tiempo que se enfrenta a las lógicas de mercantilización que, en algunos casos, han diluido 
sus contenidos y su propósito original de resistencia cultural.

Formación de estéticas en el género, el reggaetón como estilo de vida

El reggaetón es más que un género musical; es una plataforma cultural que ha permitido 
a comunidades marginalizadas expresar sus realidades y resistencias. Las personas que 
escuchaban reggaetón durante sus primeras décadas compartían historias de vida marca-
das por el contexto social. El reggaetón se convirtió en el portavoz musical de la juventud 
proveniente de entornos populares y de clase trabajadora, quienes encontraron en este gé-
nero una poderosa herramienta para manifestar sus vivencias cotidianas marcadas por la 
adversidad económica y como forma de resistencia cultural. Sus letras y ritmos resonaron 
profundamente entre quienes buscaban un medio para reflejar y comunicar sus realidades 
sociales (Marshall, 2008, p. 140). Estos oyentes compartían estéticas asociadas a la cultura 
urbana y el hip hop, pero adaptadas al contexto caribeño, con un énfasis en la celebración 
de la vida cotidiana, el baile y la comunidad.
La penetración del reggaetón en otras esferas se evidencia en la moda, donde ha influido 
en la estética urbana global, marcando una preferencia por lo que se podría llamar el “look 
reggaetón”: vestimenta deportiva, joyería llamativa y un estilo asociado con la resistencia y 
el orgullo por la herencia urbana. Estos elementos, popularizados por figuras como Daddy 
Yankee y Bad Bunny, han consolidado el reggaetón como una referencia estética que cruza 
barreras socioeconómicas y geográficas, integrándose a la industria de la moda con cola-
boraciones de artistas en colecciones internacionales. En este contexto, la moda deviene 
una extensión visual de la identidad del reggaetón y sus valores asociados, que reivindican 
las identidades latinas y las raíces urbanas.
En principio, estéticamente el reggaetón se caracterizó por una fuerte conexión con la 
cultura de la calle, la moda asociada al género, incluía ropa holgada, gorras y cadenas, una 
herencia directa de la influencia del hip hop estadounidense, así como elementos propios 
de la cultura juvenil caribeña (Pontrandolfo, 2020; Rivero Pérez, 2020). Por su parte, el bai-
le asociado al reggaetón ha jugado un papel crucial en su estética cultural (Beltrán, 2010). 
Desde sus inicios, el género ha redefinido el baile en contextos urbanos, evolucionando 
desde movimientos improvisados hasta formas estilizadas que enfatizan el ritmo y la sen-
sualidad. El “perreo” ha sido la forma de baile más característica del género. 
Luego de este recorrido, es necesario poner foco en el contexto local, la ciudad de Mede-
llín. Esto es importante, no solo porque es el lugar en el que nació este ejercicio, sino por 
el lugar relevante y estratégico que ocupa la ciudad en el contexto de la industria musical 



Cuaderno 286  |  Centro de Estudios en Diseño y Comunicación (2026/2027).  pp 161-173  ISSN 1668-0227 165

Reggaetón, neas, y otros flujos (...)Gómez Loperay | Arango-Lopera

actual (Arango-Lopera, 2023). En el contexto de un género musical que recoge influencias 
de Jamaica, Panamá y Puerto Rico, Medellín modula una serie de cambios narrativos, es-
téticos y sonoros que cambiarían por siempre su rumbo. Además, esta ciudad dio origen al 
concepto “nea”, punto crucial de este ensayo.

“En Medellín el reggaetón llegó para quedarse”

A comienzos del año 2000, un momento cotidiano marcaría un antes y un después en la 
historia musical de Medellín. Era una mañana cualquiera, alrededor de las diez, cuando 
Fernando Londoño –conocido en la radio como “El Gurú del Sabor”, voz respetada entre 
los radioescuchas de la ciudad– dijo algo que, con el tiempo, resultaría profético: “En Me-
dellín el reggaetón vino para quedarse”.
Salieron al aire los primeros acordes de “Latigazo”, una canción de Daddy Yankee, quien 
por entonces apenas empezaba a sonar fuera de Puerto Rico. Tras dejar que el ritmo pega-
joso invadiera la radio, “El Gurú” volvió al micrófono y explicó: “Lo que acaban de escu-
char se llama reggaetón, el movimiento que está revolucionando las calles de Puerto Rico”.
Esa es la historia oficial. Pero no alcanza a explicar por qué, efectivamente, el reggaetón 
llegó para quedarse. Hay varias investigaciones no académicas que muestran la otra his-
toria, y que permiten una versión menos oficial, lineal y hegemónica de lo que ocurrió. 
Más allá de la explicación tipo aguja hipodérmica (un emisor envía un mensaje, los demás 
lo adoptan en sus vidas, sin más), aparecen matices. Por ejemplo, el constante flujo mi-
gratorio de colombianos hacia Panamá, que los trajo de regreso con discos compactos y, 
posteriormente, memorias USB con música que se popularizó como ragga (abreviatura de 
raggamuffin, subgénero del dancehall jamaiquino, con bases electrónicas y ritmos rápidos). 
Estos ritmos tenían una sonoridad cercana a otros que se escuchaban ampliamente en la 
ciudad, a comienzos de este siglo, como la champeta (de origen cartagenero) y el meren-
gue house (reconocible en figuras internacionales como Proyecto Uno). Es decir, antes de 
escuchar latigazo, no solo los discos compactos pirateados circulaban en los barrios de la 
ciudad con canciones de reggaetón, sino que los oídos de los medellinenses estaban ya 
familiarizados con sonoridades urbanas como las mencionadas. Para reconocer el cambio, 
basta con decir que, antes de esto, lo que se escuchaban eran ritmos folclóricos de amplia 
comercialización pero con bases instrumentales electroacústicas interpretadas por huma-
nos: salsa, mucho antes tango, cumbia y vallenato (Beltrán Jaramillo & Barrera Galindo, 
2014; Ochoa Escobar, 2018; Parra-Valencia, 2017; Sevilla et al., 2014). 
Sin embargo, hoy, más de veinte años después, esas palabras se sienten como una predic-
ción cumplida. No solo porque el reggaetón efectivamente echó raíces en Medellín desde 
aquellos primeros años del 2000, sino porque, una década más tarde, la ciudad ya lo había 
transformado: el sonido era más pulido, más exportable y listo para conquistar escenarios 
internacionales, incluso en lugares donde al principio lo habían mirado con recelo. Desde 
Medellín surgieron J Balvin, Maluma, Karol G, Ryan Castro, Ferxxo –o Feid, según la eta-
pa que se considere–; y resurgió Nichy Jam, quien luego de un fracaso estrepitoso vino a 
esta ciudad a renacer artísticamente. Todo esto ocurrió de la mano de productores como 
Mosty, Ovy on the Drums, The Rude Boyz (Kevin ADG y Chan El Genio) y Sky. Estos 



Cuaderno 286  |  Centro de Estudios en Diseño y Comunicación (2026/2027).  pp 161-173  ISSN 1668-0227166

Reggaetón, neas, y otros flujos (...)Gómez Loperay | Arango-Lopera

son los nombres más reconocidos internacionalmente, pero en la historia también que 
mencionar a Tres Pesos, Fainal, Golpe a Golpe y Shako, claves en construir los cimientos 
del reggaetón paisa.
Con todo, la llegada del reggaetón a Medellín ocurre en un contexto permeado por la 
historia del narcotráfico y sus efectos en la cultura local. En la ciudad, el reggaetón ofrece 
un espacio de resistencia donde jóvenes de sectores populares narran sus realidades sin 
mediación de instituciones dominantes. El género refleja un deseo de dignificación de la 
vida de los barrios y, a la vez, una afirmación de la autonomía cultural.
Desplazar la mirada es clave: la versión radio+expansión carece de matices, de humanida-
des, apropiaciones y reapropiaciones; asume que todo un movimiento se desató, simple-
mente, porque un locutor programó una canción de un género nuevo. La otra mirada, la 
que busca a la gente, puede llevar a reconocer sentidos. Así, cuando nos preguntamos por 
quiénes fueron las personas que permitieron caer al reggaetón al centro de sus vidas (y, 
por tanto, de sus identidades), encontramos a los seres humanos reales que, para el caso, 
los vamos a llamar “neas”. Pero eso será más adelante, primero hay que pensar en cómo 
hablaban esas canciones viejas de reggaetón y cómo eso interactuó con la forma como ya 
se hablaba en los barrios de Medellín.

Las neas se cruzan con el reggaetón

Además de un sonido diferente, las canciones que llegaron traían un lenguaje inusual. Ha-
blaban del sexo explícitamente, empleaban términos irreconocibles, y en medio de todo, 
eventualmente soltaban críticas a la injusticia social que se mezclaban, de manera parti-
cular, con exhibiciones de masculinidad, en plan “soy el más duro”, “yo vendo más que tú”, 
“mis letras son mejores que las tuyas”. 
Esos aspectos se han estudiado asiduamente en la literatura (Mykhalonok, 2020; Pontran-
dolfo, 2020; P R Rivera-Rideau, 2018). Tales investigaciones señalan cómo la influencia 
del reggaetón se extiende a la jerga y los códigos de lenguaje urbano que han impregnado 
tanto la vida cotidiana como la representación en medios de comunicación. La jerga ha 
sido expandida por el vocabulario de sus letras, consolidando un discurso cultural que for-
talece identidades locales. Desde ciertas perspectivas teóricas, este fenómeno contribuye a 
una revalorización de lo popular y urbano, resignifica expresiones previamente margina-
das y les otorga legitimidad en espacios que históricamente los habían excluido, tal como 
plantean algunos estudios sobre la contrahegemonía (Sader, 2001). Esta apropiación de lo 
“popular” permite a las comunidades desafiadas por la hegemonía cultural establecer un 
discurso propio que se convierte en símbolo de resistencia y empoderamiento, aunque en 
ocasiones las representaciones pueden también estar sujetas a procesos de exotización y 
explotación comercial.
La jerga es una herramienta esencial en el reggaetón para comunicar significados pro-
fundos de forma coloquial y accesible. En Medellín, donde el reggaetón ha encontrado 
un terreno fértil, esta jerga comparte ciertos paralelismos con el lunfardo argentino, una 
forma de argot surgida en Buenos Aires en el siglo XIX entre clases populares y sectores 
marginalizados. Al igual que el lunfardo, el vocabulario en el reggaetón permite a los ha-



Cuaderno 286  |  Centro de Estudios en Diseño y Comunicación (2026/2027).  pp 161-173  ISSN 1668-0227 167

Reggaetón, neas, y otros flujos (...)Gómez Loperay | Arango-Lopera

blantes conectar con una identidad urbana y desafiar normas lingüísticas convencionales 
(Morillas & Fernández, 2022).
Así que, desde esa otra mirada, no la hegemónica de la fórmula radio+expansión sino la 
del hablar cotidiano, nos encontramos a las neas. En Medellín, el término “nea” ha evolu-
cionado para referirse a una subcultura urbana que comparte estéticas y valores asociados 
con la resistencia y la identidad barrial. Este concepto, originalmente peyorativo, se ha 
resignificado entre los jóvenes como símbolo de orgullo y pertenencia. La estética “nea” 
abarca desde la vestimenta hasta las preferencias musicales, y el reggaetón se convierte en 
un componente fundamental de esta identidad.
La palabra misma ilustra los procesos de apropiación y reapropiación, la resignificación 
de los signos por parte de los jóvenes. En Medellín, la palabra “nea” se usa coloquialmente 
para referirse a los amigos del barrio, en especial jóvenes de sectores populares, con un 
tono que puede ser tanto afectivo como despectivo, dependiendo del contexto. Su origen 
proviene de una forma abreviada y resignificada de la palabra “gonorrea”, un término fuer-
temente cargado en el español que se hablaba en sectores de Medellín a finales del siglo 
pasado y que ha mutado de su sentido original –enfermedad venérea– a convertirse en 
una palabra de uso común con múltiples significados, que van desde el insulto hasta la 
admiración. En los barrios de la ciudad, gonorrea empezó a usarse entre pares con ironía 
o camaradería, y de allí surgió el diminutivo “neíta” o, simplemente, “nea”, utilizado para 
nombrar a los muchachos del parche o la cuadra. Con el tiempo, el término se consolidó 
como parte del habla juvenil urbana, asociado a una estética y una identidad de resistencia, 
marginalidad y estilo de vida callejero, influenciada por el reggaetón, la moda de barrio y 
la cultura del rebusque.
Acá se empiezan a encontrar los cruces, los flujos de comunicación entre Medellín y las 
canciones del reggaetón de Puerto Rico. Si bien no todas las palabras de la jerga reggaeto-
nera entraron al vocabulario que se habla cotidianamente (perreo, flow o frontear, serían 
ejemplos), los cantantes de reggaetón local sí que empezaron a incorporar estas y otras pa-
labras a sus letras. Trataban, incluso, de simular el acento puertorriqueño, con marcadores 
lingüísticos como el reemplazo de la R por la L. 
Pero lo más interesante vino después, luego de la consolidación internacional de artistas 
como J Balvin, Karol G y Ferxxo: las palabras de la jerga de Medellín, conocida como par-
lache, migraron a sus letras, de manera que términos como “mor” (abreviatura de “amor”, 
usada para referirse a alguien a quien se le tiene cariño), “parce” (sinónimo de amigo), 
“nea” y “chimba” (adjetivo para algo muy bueno, excelente, incluso admirable) se escuchan 
en éxitos musicales que le dan la vuelta al mundo. 
Con esto llegamos al punto focal de este ensayo: es por la expansión de la música, que 
expresiones de resistencia y contrahegemonía usadas en un territorio (Puerto Rico) lle-
gan a otro (Medellín). Esa expansión comercial, sin embargo, cobra una aduana, tiene un 
precio: la raigambre cultural que contienen los términos se desdibuja, y aparece la pose, 
el postureo: cantantes que se fingen neas pero cuyo origen no es barrial, que no surgen 
al mundo artístico precisamente desde la marginalidad sino desde el privilegio. Pero que 
posan de calle.
Medellín lo volvió a hacer: tomó un estilo musical foráneo, lo transformó y lo retocó para 
hacerlo más consumible dentro y fuera de la ciudad. Repitió, con ligeras variaciones, algo 



Cuaderno 286  |  Centro de Estudios en Diseño y Comunicación (2026/2027).  pp 161-173  ISSN 1668-0227168

Reggaetón, neas, y otros flujos (...)Gómez Loperay | Arango-Lopera

que ya había hecho con el vallenato y la cumbia. Tal vez Medellín posee una capacidad 
singular para transformar géneros musicales externos para adaptarlos a mercados más 
amplios. Con la cumbia, Medellín fusionó sonidos sabaneros y paisas, simplificándola ha-
cia el patrón rítmico conocido como “chucu-chucu”, fácilmente exportable desde la Pa-
tagonia hasta México y partes de Europa (Parra-Valencia, 2017). Similar metamorfosis 
experimentó el vallenato tradicional, que al llegar a la ciudad montañosa evolucionó hacia 
una versión más sentimental y comercial –el llamado “vallenato llorón”– representado por 
intérpretes como Nelson Velásquez en Los Inquietos, Jean Carlos Centeno con el Binomio 
de Oro y Alex Manga con Los Diablitos. 
No hay una respuesta definitiva sobre qué es lo que ocurre cuando códigos de resistencia 
conquistan el espacio mainstream. De parte de la industria, lo que se opera es una suerte 
de extracción de símbolos que tengan potencial comercial. De parte de las audiencias, hay 
una doble situación: como consumo cultural, la expansión comercial del reggaetón (y de 
las otras músicas de las que se ha hablado aquí) permite el acceso a otras formas de habla, 
a otras sensibilidades. Al final del día, fue por la industria cultural como identificamos que 
en Argentina dicen “che”, en México “güey” o en España “chaval”. 
Sin embargo, desde el lado de los hablantes que ven sus palabras volar por el cielo y ate-
rrizar en otros lugares, sin duda, la sensación es extraña: cuando en Medellín dices “parce”, 
la sensación que genera no es del todo equiparable a la que genera “amigo”. Es decir, sí 
son sinónimos (muchas veces) pero no son sinónimos (muchísimas más). Lo mismo ha 
de ocurrir con los mexicanos que nos escuchen decir “güey” o a los argentinos que nos 
escuchen decir “Che, mirá”.
¿Evitable? De ningún modo ¿Deseable? Habrán opiniones disímiles, con seguridad. Pero 
es el mundo en el que estamos. De ahí que, para terminar, quisiéramos sintetizar los flujos 
de comunicación que impulsa la industria cultural, tal como se ve desde la esquina donde 
estamos observando este fenómeno. 

La industria cultural: el espacio mainstream

Figura 1. La industria 
cultural y el espacio 
mainstream. Fuente: 
elaboración propia.



Cuaderno 286  |  Centro de Estudios en Diseño y Comunicación (2026/2027).  pp 161-173  ISSN 1668-0227 169

Reggaetón, neas, y otros flujos (...)Gómez Loperay | Arango-Lopera

Mainstream es el conjunto de expresiones culturales, artísticas o mediáticas que dominan 
el gusto popular y tienen amplia aceptación y difusión en el mercado, generalmente mol-
deadas por la industria para ser accesibles, familiares y comercialmente rentables (Balaji & 
Sigler, 2018; Martel, 2011; P. Rivera-Rideau & Torres-Leschnik, 2019).
Miramos hacia el mainstream al ver nuestras palabras neas (parce, mor, chimba) en can-
ciones que dan la vuelta al mundo. La sensación extraña de estar lejos de casa y ver a la 
gente cantar y bailar “Mi gente”, De J Balvin. Desde ahí, recordar que, seguramente mien-
tras la jerga reggaetonera de los (ahora) clásicos sonaba extraña, nuestras palabras, envuel-
tas en videoclips ostentosos y estrategias de marketing, llegan a oídos de adolescentes que 
se preguntaran qué significan. 
La imagen representa una triada conceptual que ilustra cómo opera la industria cultural 
al construir productos destinados al mainstream. El triángulo negro simboliza el punto 
de convergencia entre tres zonas del campo cultural: Retaguardia, Vanguardia y el pro-
pio Mainstream. En la base izquierda del triángulo está la retaguardia, asociada con la 
ortodoxia, lo clásico y las formas culturales ya pasadas de moda pero reconocidas como 
“buenas” o “de valor”. En el vértice derecho, se ubica la vanguardia, donde se cultiva la 
experimentación estética, se dan rupturas formales y se expresa lo marginal, alternativo o 
contracultural. Ambas zonas, aunque opuestas, funcionan como polos complementarios 
que alimentan, cada una a su modo, al vértice superior del triángulo: el mainstream.
Con esta imagen pudimos reconstruir, con mirada de lince, lo ocurrido: una expresión 
marginal (que antes de llamarse reggaetón se llamaba, precisamente, underground) surge 
como plataforma de resistencia, denuncia y libre expresión de lo cotidiano en barrios po-
bres de Puerto Rico. El movimiento coge fuerza, pese a los intentos del propio gobierno 
de detener su expansión. En medio de los flujos de ida y vuelta entre Panamá y Puerto 
Rico, Colombia y Estados Unidos, las canciones empiezan a circular en discos compactos 
piratas y memorias USB. Llega internet. Un importante locutor de radio local hace sonar 
una primera canción. La gente la recibe bien porque, en medio de todo, ya tiene cierta fa-
miliaridad con ese sonido. Las neas encuentran en el reggaetón una forma no propia pero 
sí apropiada para cantar sus sentires: la pobreza, la sexualidad, el deseo de fiesta. Esa forma, 
en principio no propia, se va volviendo (también) su forma: ocurre la resignificación.
El reggaetón refleja un sentido de la vida que no se teje necesariamente como algo trascen-
dente (proyectos de vida a largo plazo, instituciones sociales firmes, estables, duraderas); 
el reggaetón narra una forma de sentir la vida que se vincula mucho más con el presente 
(fiesta ya, sexo ya, y, eventualmente, dinero ya). Pero no atravesado por las lógicas y los 
discursos modernos que ciñen la fiesta a terminación de la jornada de trabajo, el sexo al 
vínculo matrimonial y el dinero al resultado del trabajo de toda una vida. Los meridianos 
del reggaetón no pasan por ese tamiz de proyectos que se tejen a futuro: es un puro pre-
sente, inmanente e inmediato.
Pero no es que el reggaetón impuso ese otro imaginario. Es más bien que, por ser hecho 
por jóvenes y para jóvenes, por ser hecho para bailar hasta abajo, fue el primero que pudo 
reflejar ese cambio en la sensibilidad colectiva de la generación joven de comienzos de 
este siglo.
Así, el reggaetón ejemplifica a la perfección el mecanismo por el cual la industria cultural 
extrae elementos tanto de la vanguardia como de la retaguardia, los mezcla estratégica-



Cuaderno 286  |  Centro de Estudios en Diseño y Comunicación (2026/2027).  pp 161-173  ISSN 1668-0227170

Reggaetón, neas, y otros flujos (...)Gómez Loperay | Arango-Lopera

mente, y produce versiones “novedosas” pero digeribles para un público masivo. El reggae-
tón que llega al mainstream puede tener una base rítmica proveniente del gueto caribeño 
(vanguardia social y estética), pero acompañada de estructuras melódicas, narrativas o 
visuales tomadas de tradiciones reconocidas o domesticadas (retaguardia). El resultado es 
una mercancía cultural que parece fresca pero que al mismo tiempo ofrece familiaridad, y, 
por tanto, es comercialmente viable.
Una vez apropiado por la industria cultural, lo que se produce es reggaetón en un sentido 
menos intenso, directo y bellaco1. Cuando en 2004 Gasolina de Daddy Yankee sonó por 
todo América y Europa, ese ya no era un reggaetón del todo puro. Conservaba mucho de 
las raíces, pero ya había marketing para hacerlo posible. Cuando en 2014 salió “Ay vamos” 
de J Balvin, las fronteras se expandieron para el género, pero la bellaquería se contrajo un 
poco. Cuando en 2017 el mundo supo de “Despacito”, la audiencia creció más pero el dem-
bow sonó menos. De hecho, Luisa Fernanda Espinal-Ramírez (2024), conocida como @
doctoraperreo muestra en el estado del arte que hizo junto a sus colegas que el número de 
artículos científicos publicados sobre reggaetón parece obedecer esas mismas tendencias: 
las oleadas de interés internacional que suscitan esos hits mundiales desatan las ganas de 
escribir y publicar científicamente sobre el fenómeno.
Ahora que el producto denominado reggaetón es ya un producto (y un mercado) consoli-
dado, la industria se pregunta por cuánto más tiempo podrá mantenerse el interés en este. 
Como precaución, ha ido adelantando casting para músicas que, a día de hoy, se parecen a 
lo que fue el underground antes de convertirse en reggaetón: regional mexicano (los corri-
dos de siempre, pero con la nueva etiqueta de “corridos tumbados”) y, particularmente en 
Colombia, con el afrobeat. En ambos casos, músicas marginales, de raigambre popular, que 
nacen al tenor de prácticas sociales sin las cuales no pueden entenderse y que, en un mo-
mento dado, representan ese atractivo, ese diferencial que podría interesarle a la industria. 
Este proceso de apropiación y remezcla no es exclusivo del reggaetón; ha sido el motor 
constante de la cultura pop desde sus inicios. Sin embargo, el reggaetón –por su carga 
racial, sexual, y de clase– revela con particular nitidez las tensiones entre autenticidad y 
comercialización, periferia y centro, disidencia y domesticación. A medida que artistas del 
gueto acceden a plataformas globales, sus códigos se refinan, se “blanquean”, se los somete 
a una pasteurización, o se encajan dentro de estructuras más rentables, sin perder del todo 
su capacidad de expresar deseo, exceso o desobediencia (previa firma de contratos 360 de 
distribución, propiedad intelectual y publicidad).

Conclusiones

El reggaetón emerge como un espacio de resistencia cultural que permite a las comunida-
des marginalizadas expresar sus realidades. Sin embargo, su popularización ha llevado a su 
apropiación por sectores de poder que intentan definir y explotar su autenticidad. En Me-
dellín, el género surgió, primero desde el consumo y luego desde la producción, como una 
forma de manifestar la propia subjetividad. Pero al continuar hacia su expansión global se 



Cuaderno 286  |  Centro de Estudios en Diseño y Comunicación (2026/2027).  pp 161-173  ISSN 1668-0227 171

Reggaetón, neas, y otros flujos (...)Gómez Loperay | Arango-Lopera

convierte en una oportunidad relevante de debate crucial sobre la autoridad y el control 
de las narrativas culturales contemporáneas.
Esta expansión mundial ha desencadenado procesos donde los grupos dominantes in-
tentan apropiarse y comercializar el género, redefiniendo lo que consideran auténtico. 
Esta evolución hacia la cultura masiva implica una limpieza de contenidos y adaptación 
comercial que puede debilitar su capacidad original de cuestionar el orden establecido. 
En Medellín, continúa siendo una herramienta que desafía preconcepciones y construye 
significados compartidos, aunque navega entre las tensiones de autenticidad y mercanti-
lización. Comprender estas dinámicas es fundamental para apreciar cómo el reggaetón 
influye en la formación de identidades urbanas, el lenguaje popular y las expresiones de 
resistencia en un contexto global que simultáneamente consume y busca controlar las 
manifestaciones culturales populares.
Las neas estaban en el barrio, escuchando salsa, rap o rock, y luego les llegó un ritmo que 
hablaba cercano al rap, que tenía contenidos de denuncia como la salsa y que era rebelde 
como el rock. Lo apropiaron. Lo convirtieron en su forma de expresar sus propios sentires. 
Palabras externas entraron a su mundo; luego, sus propias palabras salieron de ese mundo 
a otros muchos mundos. El extrañamiento se asienta. La industria cultural sonríe: ha au-
mentado su facturación.

Agradecimientos

A la profesora Brenda Meza-Rivera, quien lideró las temporadas anteriores del semille-
ro de investigación Comunicación Persuasiva y Puro Flow, verdadero laboratorio para la 
exploración, la creación y la investigación. Sin ella estas ideas habrían tenido que buscar 
otro lugar, otro tiempo y otra forma. A Emily Arroyo y Cristian Martínez, almas que, en 
momentos virtuales, me hicieron la señal del flow.

Notas

1.	 Estado de intenso deseo sexual.

Referencias 

Aldana-Pando, I., & Rodríguez-Suárez, L. E. (2018). Bombón, chupachupa y vacilón. Re-
guetón e ideología en el siglo XXI. Opción, 24(55), 84–100.

Arango-Lopera, C. A. (2023, November 26). ¿Por qué el reggaetón floreció en Medellín? 
Razón Pública. https://razonpublica.com/reggaeton-florecio-medellin/



Cuaderno 286  |  Centro de Estudios en Diseño y Comunicación (2026/2027).  pp 161-173  ISSN 1668-0227172

Reggaetón, neas, y otros flujos (...)Gómez Loperay | Arango-Lopera

Arango-Lopera, C. A., Escobar-Sierra, M., & Cardona-Cano, C. A. (2024). Sonority and Po-
pularity of Reggaeton: from the Ghetto to the Mass. SCIRES-IT-SCIentific RESearch and 
Information Technology, 14(2), 169–184. http://www.sciresit.it/article/view/13884/12133

Araüna, N., Tortajada, I., & Figueras-Maz, M. (2020). Feminist Reggaeton in Spain: Young 
Women Subverting Machismo Through ‘Perreo.’ YoUNG, 28(1), 32–49.

Balaji, M., & Sigler, T. (2018). Glocal riddim: cultural production and territorial iden-
tity in Caribbean music videos. Visual Communication, 17(1), 91–111. https://doi.
org/10.1177/1470357217727675

Beltrán Jaramillo, J. E., & Barrera Galindo, H. (2014). Afrosound: cuando el chucu chucu se 
vistió de frac. Insituto Tecnológico Metropolitano -ITM-. https://www.youtube.com/
watch?v=r1_RRyxjCGo&ab_channel=porrosivo

Beltrán, M. G. (2010). Baila el “perreo”, nena: construcción de identidades juveniles feme-
ninas en la escena tapatía del reggaetón. Directora: R. REGUILLO CRUZ. Departamento 
de Estudios Socioculturales de La Universidad Jesuita de Guadalajara. México.

Marshall, W. (2008). Dem Bow, Dembow, Dembo: Translation and Transnation in Reggaeton. 
Lied Und Populäre Kultur/Song and Popular Culture, 131–151.

Martel, F. (2011). Cultura mainstream. Cómo nacen los fenómenos de masas. Taurus.
Morillas, C. M. S., & Fernández, M. G. (2022). THE LEXICON OF REGUETHON AS SLANG 

IN THE SPANISH CLASS AS A FOREIGN LANGUAGE. A RESEARCH HYPOTHESIS. 
Normas, 12(1), 34–48. https://doi.org/10.7203/Normas.v12i1.24731

Mykhalonok, M. (2020). The World Capital of Reggaeton: Verbal Framming of Medellin 
in Online Media Discourse. RicerCare, 13, 56–71. https://doi.org/10.17230/ricerca-
re.2020.13.3

Ochoa Escobar, J. S. (2018). Sonido sabanero y sonido paisa: la producción de música tropical 
en Medellín durante los años sesenta (1st ed.). Editorial Pontificia Universidad Javeriana.

Parra-Valencia, J. D. (2017). Deconstruyendo el chucu-chucu. Auges, declives y resurrec-
ciones de la música tropical colombiana (1st ed.). ITM.

Pontrandolfo, G. (2020). De tu cuerpo me hago dueño / Tú eres el mío y yo soy tu sueño. 
The discursive construction of women in Maluma’s lyrics: a corpus-assisted critical 
discourse study. Discurso y Sociedad, 14(4), 930–969. https://www.scopus.com/inward/
record.uri?eid=2-s2.0-85104924921&partnerID=40&md5=50c9451c09117a12bb5059
5d067b1ca3

Ramírez-Espinal, L. F., Díaz-Fernández, S., & Orejuela, J. (2024). Tendencias investigativas 
sobre el reggaetón y horizontes de conocimiento futuro de un fenómeno sociocultural 
en expansión. Cuadernos de Música de Iberoamérica, 37, 415–444. https://doi.org/https://
dx.doi.org/10.5209/cmib.91771

Rivera-Rideau, P., & Torres-Leschnik, J. (2019). The colors and flavors of my Puerto Rico: 
Mapping “despacito”’s crossovers. Journal of Popular Music Studies, 31(1), 87–108. https://
doi.org/10.1525/jpms.2019.311009

Rivera-Rideau, P R. (2018). “If I Were You”: Tego calderón’s diasporic interventions. Small 
Axe, 22(1), 55–69. https://doi.org/10.1215/07990537-4378924

Rivera-Rideau, Petra R. (2013). ‘Cocolos Modernos’: Salsa, Reggaetón, and Puerto Rico’s 
Cultural Politics of Blackness. Latin American and Caribbean Ethnic Studies, 8(1), 1–19.



Cuaderno 286  |  Centro de Estudios en Diseño y Comunicación (2026/2027).  pp 161-173  ISSN 1668-0227 173

Reggaetón, neas, y otros flujos (...)Gómez Loperay | Arango-Lopera

Rivera-Rideau, Petra R. (2015). Remixing Reggaetón: The cultural politics of race in Puerto 
Rico. Duke University Press.

Rivera, P. R. (2011). “Tropical Mix”: Afro-Latino Space and Notch’s Reggaetón. Popular 
Music and Society, 34(02), 221–235.

Rivero Pérez, T. (2020). Filosofía y Reggaetón: una perspectiva interseccional.
Sader, E. (2001). Hegemonía y contra-hegemonía para otro mundo posible. In J. Seoane & 

E. Taddei (Eds.), Resistencias mundiales (De Seattle a Porto Alegre) (pp. 87–101). https://
core.ac.uk/download/pdf/35168509.pdf#page=85

Sevilla, M., Ochoa Escobar, J. S., Santamaría-Delgado, C., & Cataño Arango, C. E. (2014). 
Travesías por la tierra del olvido: modernidad y colombianidad en la música de Carlos 
Vives y La Provincia. Editorial Pontificia Universidad Javeriana.

Abstract: This article explores reggaetón as a form of cultural resistance against hegem-
onic norms. It examines its role in shaping aesthetic identities, particularly the Colombian 
“nea” style, rooted in urban fashion, street art, and alternative music. The study also ad-
dresses how elites appropriate reggaetón’s elements, raising questions about authenticity 
and symbolic control. Through literature review, it reflects on reggaetón as both a site of 
empowerment and a contested cultural terrain.

Keywords: popular music - urban slang - cultural hegemony - subcultures - reggaeton

Resumo: Este artigo analisa o reggaetón como forma de resistência cultural frente às nor-
mas hegemônicas. Explora seu impacto na construção de identidades estéticas, especial-
mente na estética “nea” na Colômbia, marcada por moda de rua, arte urbana e música 
alternativa. Também discute a apropriação do gênero pelas elites e as disputas sobre sua 
autenticidade. A partir de revisão bibliográfica, investiga-se o reggaetón como espaço de 
empoderamento e conflito cultural.

Palavras-chave: música popular - gíria urbana - hegemonia cultural - subculturas - reg-
gaetón

[Las traducciones de los abstracts fueron supervisadas por el autor de cada artículo]


